
1

Taller Mindfulness 2

Descripción de las diferentes prácticas que 
se emplean en el programa

Josep Pena Garijo

LA PRÁCTICA



2

1.- El piloto automático
“La pasa”

• Voy a pasarte objetos. Por favor coge uno y 
sostenlo con delicadeza. Imagina que eres un 
alien del espacio exterior, visitando la Tierra, y 
que nunca has visto algo como esto antes.

• ¡Espera instrucciones adicionales!
• Por ej.: no te lo comas todavía.
• ¿En qué te has fijado?

¿Para qué sirve la pasa?

• La naturaleza del “piloto automático”
• Realizamos muchas actividades con el piloto automático.

• La mente tiene vida propia.
• Prestar atención a la experiencia que se hacía con 

piloto automático puede cambiar la naturaleza de 
la experiencia.

• ¿Alguien puede ver lo que todo esto tiene que 
hacer para la reducción del estrés y mejora del 
bienestar?



3

¿Para qué sirve la pasa?

• Consecuencias del incremento de la conciencia.
• Avisa de las cosas agradables.

• Incrementa la riqueza y viveza de la vida diaria.

• Avisa de las cosas desagradables.
• Crea libertad de las respuestas desadaptativas automáticas que 

llevan al estrés, sufrimiento, síntomas.
• Incrementa las posibilidades de respuesta.

• Avisa de asociaciones.
• Incrementa la autoconciencia y la autocomprensión de las 

relaciones entre pensamientos, sensaciones, emociones, 
imágenes,etc.

2.- El Scan Corporal

• Metas generales:
• Tener conciencia detallada de cada parte del cuerpo.
• Práctica de atención flexible durante un período 

sostenido.
• Práctica suave y curiosidad sobre lo que se observa.

• Ahora vamos a hacer un scan corporal:
• Discusión para seguir.
• ¿En qué te has fijado?



4

Puntos sobre el scan corporal

• No tal cosa como éxito o fallo.
• No intentar conseguir algo.

• Pueden surgir experiencias percibidas como 
obstáculos.

• Sueño, movimientos nerviosos, dolores.
• Observamos sin juzgar.

• Fijarse en los juicios cuando surjan.

• Pueden ocurrir estados emocionales.
• Observarlos con delicadeza, curiosidad, con apertura, 

con complacencia.

Más puntos sobre el scan corporal

• La mente divagará.
• Darse cuenta de ésto y volver suavemente.

• Las condiciones pueden no ser buenas 
(ruidos, temperatura, etc.)

• Darse cuenta de estas distracciones y de 
cualquier reacción a ellas, volver la atención al 
scan corporal.
• (también está bien abrir una ventana, ponerse un 

suéter, dejar el perro fuera, etc.)



5

Otras cuestiones que pueden surgir

• ¿Por qué tanto foco en el cuerpo?
• Nos ayuda a responder constructivamente a las 

emociones.
• Las emociones tienen componentes corporales 

importantes.
• Los sentimientos en el cuerpo pueden influir y en los 

pensamientos y en la conducta.
• Reduce “el foco de atención en la cabeza” y anima a 

que se cambie la perspectiva.

Otras cuestiones que pueden surgir

• Si parece incrementar el dolor, ¿para qué hacerlo?
• La conciencia facilita el manejo del dolor de formas 

sanas.
• La conciencia Mindful favorece la amabilidad y 

compasión.
• Apartar a un lado el dolor aporta energía mejor gastada 

en otras.
• La conciencia puede reducir el miedo al dolor, aumenta 

la habilidad para vivir con él constructivamente.



6

3.- Cuestiones sobre las tareas para casa

• Se asignan tareas en cada sesión.
• 45 minutos de práctica de meditación, 6/7 días.

• Grabaciones o CDs.

• Hacer actividades rutinarias mindfully.

• En la sesión previa a la sesión de orientación se 
enfatiza la importancia de las tareas para casa.

• El líder del grupo anima al compromiso, dejar de hacer 
juicios, el sentido de la aventura.

• “No tienen que gustarte, ¡sólo tienes que hacerlo!”

Más cuestiones sobre las tareas para casa

• No poder encontrar tiempo.
• Expresar preocupación e interés, explorar.

• Aburrirse, irritarse.
• Preguntar con detalle, expresar interés, curiosidad.
• Oportunidad para practicar trabajando con emociones 

negativas.

• Disfrútalo, relajado.
• Bonito, pero esa no es la meta, sólo observa lo que 

sucede.



7

Más cuestiones sobre las tareas para casa

• Serias emociones negativas.
• Empatizar, validar.
• Animar  a que continúe si es posible.
• Focalizarse cuidadosamente en las sensaciones 

corporales, escuchar cuidadosamente las 
instrucciones.

• ¡Esto no es un campamento!
• La evitación probablemente no ayudará.
• Animar suavemente la persistencia.

Más cuestiones sobre las tareas para casa

• ¡No puedo hacerlo, no lo entiendo!
• No intentar hacer que suceda algo.
• Sólo observar lo que sucede.
• Si te mantienes observando, lo estas haciendo.

• Dormirse
• Común
• Intentar incorporarse, ojos abiertos, diferentes 

momentos del día.



8

Más cuestiones sobre las tareas para casa

• Pensamientos negativos sobre hacer la 
práctica.

• “pérdida de tiempo”, “no me ayudará”, “tonto”, 
etc.

• Observar los pensamientos.
• Darse cuenta de que son pensamientos.
• Observar cualquier emoción o sensación que 

acompañe a los pensamientos.
• Continuar con la práctica,

4.- Ejercicio de los 9 puntos

• Conectar los puntos utilizando cuatro líneas rectas y sin 
levantar tu lápiz o volver sobre una línea:

● ● ●

● ● ●

● ● ●



9

Ejercicio de los 9 puntos

• Ilustra los límites impuestos por una forma no 
reconocida de pensamiento.

• Los puntos parecen definir un cuadrado y a menudo 
pensamos que tenemos que trabajar dentro.

• No se tiene en cuenta el contexto más amplio.
• Algunos problemas requieren un punto de vista más 

amplio.
• Anima la comprensión de que cuando estamos 

estancados en un problema, podemos necesitar 
extendernos más allá de las formas de ver, pensar, 
actuar.

• Anima la paciencia - hay otra forma de ver el problema 
incluso cuando todavía no podemos verlo

Ejercicio de los 9 puntos

• Relación con la reactividad al estrés en la vida 
diaria:

• Mindfulness de los procesos de pensamiento, diálogo 
interno, creencias, etc., anima el conocimiento de 
cuando estamos encerrados “en una caja”.

• Puede animar a explorar nuevas formas de ver las 
cosas.

• Cuando surgen los desafíos y no está claro qué hacer, 
paciencia, apertura y pensamiento amplio sobre las 
posibilidades que pueden contribuir a encontrar el 
desafío.



10

5.- Mecanismos de cambio:
¿cómo ayuda el mindfulness?

• Clave principal: cambio de las funciones del 
estímulo de las experiencias internas.

• También descrito como cambiar las relaciones 
de las personas a sus experiencias internas.

• Experiencias internas = sensaciones corporales, 
emociones, cogniciones, impulsos.

5.- Mecanismos de cambio:

• Distanciamiento.
• Llamado distanciamiento en los primeros días 

de la terapia cognitiva o “defusión” en ACT.
• Es una perspectiva particular de los 

pensamientos.
• Ver los pensamientos como sucesos mentales 

transitorios que pasan a través de la conciencia.
• No son necesariamente importantes o literalmente 

verdad.
• No requieren particulares en respuesta a ellos.



11

Mecanismos de cambio

• Mindfulness enseña a distanciarse de las 
cogniciones.

• Darse cuenta de ellas, permitirles ir y venir sin 
quedarse absorbidos en ellas, elaborándolas, 
creyéndolas necesariamente o actuando de 
acuerdo a ellas.

• Permitir tiempo para elegir respuestas 
adaptativas a lo que ha ocurrido (ánimo triste, 
suceso desagradable, etc.)

Distanciarse de los pensamientos

• Citas de Kabat-Zinn (1990)
• “Es remarcable cuánto libera sentirse capaz de 

ver que tus pensamientos son sólo 
pensamientos y que no son ‘tú’ ni son ‘la 
realidad’”.

• “El simple acto de reconocer tus y pensamientos 
como pensamientos puede liberarte de la 
realidad distorsionada que a menudo crean y 
permitirte una visión más clara y un mayor 
sentido de manejabilidad en tu vida”



12

Distanciarse de los pensamientos: 
metáforas

• Los pensamientos son como actores en un escenario: 
míralos cómo entran, hablan algunas líneas, luego se van. 
Quédate en tu sitio, no importa lo que digan.

• Date cuenta de si te has unido a ellos en el escenario.
• Los pensamientos son como un tren de coches que pasa 

por una vía.
• Míralos ir. Date cuenta de si subes al tren.

• Los pensamientos son como el agua que pasa por unas 
cataratas. Ponte detrás y mírala.

• Los pensamientos son como nubes pasando por el cielo.
• Los pensamientos son transitorios, el cielo permanece.

Comprensión del distanciamiento

• Esto no significa que siempre nos 
distanciemos de los pensamientos.

• El pensamiento puede ser útil.
• Aprendemos a elegir cuándo absorbernos 

en los pensamientos y cuándo 
distanciarnos de ellos.



13

Distanciarnos de las sensaciones y 
emociones

• En el tratamiento, basado en mindfulness el 
concepto de distanciamiento también se aplica a 
las sensaciones corporales y emociones.

• Éstos también son vistos como experiencias 
transitorias que son distintas del “yo” y a las que 
necesariamente no es necesario responder.

• Más que “estoy triste”, aprendamos a decir “ha surgido 
dentro de mí un sentimiento de tristeza” o “ahora tengo 
sentimientos de tristeza” o “la tristeza está aquí”.

Mecanismos de cambio

• Exposición.
• La practica de mindfulness permite la exposición 

sostenida a las sensaciones, cogniciones y emociones.
• Reduce el miedo y la evitación de estas experiencias.
• Incrementa la voluntad de estar presentes en estas experiencias,

incluso cuando son desagradables, especialmente al servicio de 
metas valiosas.

• Este principio sugiere que la práctica de mindfulness
probablemente sea útil para cualquier trastorno en que la 
evitación experiencial sea un factor (evitación de 
cogniciones, emociones o sensaciones)



14

Mecanismos de cambio

• Prosesos transdiagnósticos:
• Los procesos psicológicos que ocurren en 

numerosos trastornos y son asociados con 
síntomas y angustia.

• Los ejemplos incluyen:
• Rumiación.
• Supresión de pensamiento.
• Atención selectiva (atención auto-focalizada)
• Sesgos en la memoria o razonamiento
• Muchas de éstas son formas de evitación 

experiencial.

Mecanismos de cambio

• La práctica de mindfulness probablemente influya 
en algunos procesos transdiagnósticos por medio 
de la reducción de la evitación experiencial y el 
incremento de la habilidad de distanciarse.

• Reduce la rumiación y la supresión del pensamiento.
• Incrementa la flexibilidad de la atención.
• Incrementa una forma adaptativa de atención auto-

focalizada.
• No juiciosa, no reactiva (distanciada).



15

6.- Sesión de meditación sentados

• Vamos a practicar una sesión de 
meditación sentados.

• Incluiremos la conciencia de los 
pensamientos (entre otras cosas), la 
oportunidad de practicar distanciamiento.

• Discusión.

• ¿En qué te has fijado?

Discusión de la sesión de meditación 
sentados

• Se aplica los mismos puntos de la discusión del 
scan corporal.

• Mirar los pensamientos autocríticos sobre no ser 
capaz de hacerlo bien o del todo bien.

• Darse cuenta de éstos, etiquetar como “juzgar” o “aquí
está el autocriticismo”.

• Metáfora: los pensamientos juiciosos son como las 
personas que te encuentras en la calle que no te gustan. 
Ser educado y simpático: “Buenos días Sr. 
autocriticismo, !que tenga un buen día!”



16

7.- Yoga Mindful

• Práctica de yoga Mindful.
• Es una forma de meditación, no es un entrenamiento 

parar fortalecerse.
• No persigue metas (aunque puede incrementar la potencia y la 

flexibilidad).
• Lento, suave.
• Conciencia no juiciosa de las sensaciones y respiración.
• Observar cuidadosamente, reconocer los límites, no 

excederse.
• Discusión.
• ¿En que te has fijado?

Puntos sobre el yoga Mindful

• No luchar, no forzar.
• Aceptación del cuerpo como lo encontramos.
• Mantenimiento de la conciencia momento a 

momento.
• Cuerpo, respiración, donde la mente va, qué

está haciendo.

• No énfasis en conseguir o progresar.



17

8.- Llevar las dificultades a la mente durante la 
sesión de meditación (de MBCT)

• A menudo surgen dificultades durante la sesión de 
meditación.

• Cuando surgen esas dificultades, sacamos 
provecho de ellas.

• Buena oportunidad para practicar la conciencia mindful
de las dificultades.

• Sin embargo, puede ser muy útil practicar con las 
dificultades llevadas a la mente 
intencionadamente.

• Incrementa la habilidad para manejarlas cuando surjan 
naturalmente.

Llevar las dificultades a la mente durante la 
sesión de meditación (de MBCT)

• Sesión 5: 40 minutos de meditación (después de la 
respiración, cuerpo y sonidos).

• Pedir a los participantes que lleven a la mente un 
problema o dificultad, algo molesto, preocupante o 
inquietante.

• Grande o pequeño, resuelto o que continua.

• Sensaciones relacionadas en el cuerpo.
• Focalizar la conciencia mindful deliberadamente en estas 

sensaciones, respirar con ellas, practicar permitiendo, 
aceptando, dejándolas pasar.

• “Lo que sea esto, está bien sentirlo. Déjame sentirlo”
• Si es muy difícil, explora los alrededores, quizás sólo 

brevemente, mirar la fluctuación de la intensidad.



18

Llevar las dificultades a la mente durante la 
sesión de meditación (de MBCT)

• Cultiva la habilidad de darte cuenta de los 
sentimientos de aversión sin reaccionar a ellos de 
forma desadaptativa.

• Enseña la idea crucial de que la aceptación no es 
resignación.

• La aceptación nos permite tener conciencia plena de las 
dificultades, crea tiempo para responder de forma 
habilidosa (más que con conductas desadaptativas, 
impulsivas, automáticas).

• Algunas veces no hacer nada (permitiendo que las experiencias 
pasen) es una respuesta habilidosa.

Llevar las dificultades a la mente durante la 
sesión de meditación (de MBCT)

• Invertir la tendencia habitual de alejarse del dolor o 
de la dificultad.

• Traer suavemente, amablemente la conciencia y 
curiosidad hacia la dificultad tal como se experimenta en 
el cuerpo.

• Expresar implícitamente la idea de que las 
dificultades pueden nombrarse, afrontarse y 
trabajar con ellas.

• Evita la rumiación (foco en las sensaciones 
corporales).

• Cultivar la cordialidad más que la evitación u 
hostilidad hacia la dificultad.

• La vida siempre incluirá angustia, dolor, dificultades.



19

Llevar las dificultades a la mente durante la 
sesión de meditación (de MBCT)

• Ahora vamos a intentar una sesión 
breve de meditación en la que 
deliberadamente traeremos a la mente 
una dificultad.

• Por favor, elige algo que no sea 
abrumador.

• Discusión.

9.- Espacio de 3 minutos de respiración 
(de la MBCT)

• Aumenta la generalización de mindfulness de la 
práctica formal (scan corporal, etc.) a la vida diaria.

• 3 pasos ( aprox. 1 minuto cada uno)
• 1.- Salir del piloto automático, observar lo que está

presente (pensamientos, emociones, sensaciones).
• 2.- Centrar la atención en la respiración (observar 

sensaciones, movimientos).
• 3.- Foco en el cuerpo como un todo (sensaciones, 

postura, expresión facial).

• Ahora vamos a hacer uno.



20

Más sobre el espacio de 3 minutos de 
respiración

• Primero, 3 veces por día en momentos fijos.
• Más tarde, añadir más cada vez que sientas estrés.

• No es un tiempo fuera o un escape.
• Salir del piloto automático.
• Ver/sentir el momento presente más claramente.
• Oportunidad para elegir habilidades en vez de 

reaccionar automáticamente o de forma impulsiva.

• Flexibilidad en el momento y postura en períodos 
más ocupados,

• Ej: mientras caminamos, en espera al teléfono, etc.

Espacio de 3 minutos de respiración
• Instrucciones amplias para momentos de estrés:
• 1.- conciencia: describir o etiquetar.

• “ha aparecido un sentimiento de tristeza”, “los 
pensamientos de preocupación están aquí”.

• 2.- redirigir la atención a la respiración.
• Etiquetar o contar (inhalando 1, exhalando 1, inhalando 

2...)
• 3.- extender la atención al cuerpo. 

• Darse cuenta del malestar, tensión, resistencia, dolor.
• Volverse a, abrirse a, respirar con.
• “Para mí está bien esto, déjame sentirlo”.



21

Espacio de 3 minutos de respiración

• Dirigir un ejercicio de respiración en la 
sesión.

• Es útil cuando un sentimiento particular está “en 
la habitación”.

• Proponer no escapar de ésto o deshacerse de 
él.

• Ver qué sucede si traemos una conciencia no 
juiciosa al sentimiento que está presente.

• Pueden estar presentes por sí mismas formas 
diferentes de responder.

• Algunas veces no hacer nada es una respuesta 
sabia.

10.- Otros componentes del programa

• Caminar Mindful.
• Ver Healing from Within sobre el programa 

MBSR de Kabat-Zinn’s
• Solidaridad con los pacientes incluidos.
• Cosas en común de las experiencias (chattering

mind).

• Discusión sobre las actividades agradables y 
de dominio.

• Placer; divertido, agradable.
• Dominio: sentido de realización, orgullo.



22

Otros componentes del programa

• Desarrollo de planes para manejar el estrés, ánimo 
bajo (especialmente para utilizarlo después de que 
el grupo haya finalizado).

• Paso 1: respiración.
• Paso 2: elegir una práctica o revisar principios, folletos, 

las notas que más resultaron ser de ayuda.
• Nota cómo se siente el ánimo o estrés en el cuerpo.
• Nota los pensamientos que lo acompañan.
• Practica el distanciamiento de los pensamientos.

• Paso 3: realizar la acción elegida (actividad agradable o 
de dominio), hacerlo mindfully (con conciencia plena).

• Recordar que en algunas situaciones puede ser una respuesta 
sabia permitir que los sentimientos pasen

11.- Cuestiones especiales

• Los terapeutas deberían tener su propia 
práctica continua de mindfulness.

• Se necesita experiencia de primera mano para 
responder a las dificultades del paciente con 
prácticas de meditación.

• Es difícil modelar un enfoque mindful si no se 
practica regularmente.

• Los creadores de MBCT hallaron que ellos eran 
poco efectivos hasta que empezaron a meditar 
regularmente.



23

Cuestiones especiales

• Paradoja de la aceptación y cambio.
• Llevar pensamientos y sentimientos 

difíciles a la conciencia y respirar con 
ellos, permitiéndoles ser como son.
• Poder sentir no hacer nada.
• Al principio parece raro para los participantes 

no deshacerse de experiencias 
desagradables.

• Los líderes del grupo no emplean muchos 
procedimientos basados en el cambio.

Cuestiones especiales

• “… permanece en el presente con lo que es 
desagradable en nuestra experiencia…
permite que el proceso de exposición se 
desarrolle, deja que la “sabiduría” inherente 
a la mente maneje la dificultad y permite que 
sugiera soluciones más efectivas.”

Segal, Williams & Teasdale, 2002, p. 190



24

Cuestiones especiales

• Practicar mindfulness conlleva sentido 
común, no es la panacea de la 
felicidad.

• Puede surgir material difícil.
• Se evitan las estrategias usuales de 

evitación 

Cuestiones especiales

• La naturaleza de la relación en terapia.
• Enseñar desde la propia experiencia.
• Expresar una postura mindful.
• Reconocer que las dificultades con la 

experiencia propia es algo común a todos los 
seres humanos, no algo específico de los que 
buscan ayuda.

• La práctica de mindfulness como compromiso a 
lo largo de la vida para el crecimiento personal y 
la autoexploración.



25

Más sobre la relación de terapia
• Movilizar los recursos internos de los 

participantes.
• Poco tiempo empleado en la búsqueda de la 

solución (cómo ser asertivo, empleo del tiempo, 
etc.)

• Los líderes del grupo normalmente se 
describen a sí mismos como instructores 
más que como terapeutas.

• El rol del instructor es enseñar prácticas de 
mindfulness y autorizar a los participantes a 
relacionarse de forma mindful con sus propias 
experiencias conforme surjan.

El programa de Ruth Baer



26

Esquema general de una sesión

• Bienvenida.

• Práctica de meditación.
• Discusión de la práctica en sesión.
• Discusión de las  tareas para casa
• Introducción de nuevo material, 

ejercicios o prácticas de meditación.
• Asignar tareas para casa.

Programa sesión a sesión
• Sesión 1: orientación, introducciones, ejercicio de 

la pasa, scan corporal.
• Sesión 2: scan corporal, revisión de tareas, 

ejercicio de los 9 puntos, sesión corta de 
meditación, calendario de sucesos desagradables.

• Sesión 3: yoga mindful, revisión de tareas, 3 
minutos de respiración, sesión corta de meditación, 
calendario de sucesos desagradables.

• Sesión 4: sesión larga (35-40 minutos), revisión de 
tareas, poema, discusión del estrés, reactividad, 
minfulness.



27

Programa sesión a sesión
• Sesión 5: sesión de 40 minutos, revisión de tareas, 

video, discusión sobre el estrés, afrontamiento y 
mindfulness, 3 minutos de respiración para 
momentos de estrés.

• Sesión 6: caminar mindful, revisión de tareas, 
conversación sobre habilidades mindful, 3 minutos 
de respiración. Poema (Rumi)

• Sesión 7: yoga mindful, revisión de tareas, vínculos 
entre actividades y ánimo, actividades agradables 
y de dominio en respuesta al estrés o ánimo bajo.

• Sesión 8: scan corporal, qué se ha aprendido, 
mantenimiento de una práctica, ejercicio final de 
minfulness.


